Он назвал - это "святым отчаянием". Отчаяние должно стать настолько сильным, что человек лишается любой внут​ренней поддержки, и ему ничего не остается делать, кроме как полностью вручить себя в руки Бога.
Большинство христиан не знают, как дово​дить себя до отчаяния. Лишь немногие дейст​вительно знают истинные границы такого отчаяния... отчаяния из отчаяний, когда ты воистину узнаешь, что представляешь собой на самом деле.
Открыть для себя, кто ты есть на самом деле — это ужасно и опустошительно.

Ты должен помнить: чем больше ты разоча​ровываешься в себе, тем больше ты доверяешь Богу. Можешь быть уверен, что не всегда будешь осознавать вторую часть истины и что истина заключается в доверии Богу. 
Тем не менее, это так. Чем больше ты разуверяешься, чем дальше ты от веры, основанной на виде​нии, тем больше ты углубляешься в вере в Бога.

Это происходит, когда ты лишен всякой поддержки. Всякий раз. когда Бог лишает чего-либо душу верующего, это жертва. Но что представляет собой последняя из всех жертв? Это та, которую я описала, как "чистую жертву". Добровольная жертва души верую​щего. Эта наивысшая жертва может быть описана следующим образом: верующий отрекся от своей души ради Бога. 

Он отрекся от собствен​ной природы и всего мирского только для того, чтобы обнаружить, что он оставлен Богом. Обнаружив что, христианин взывает к Богу: "О, Боже! Почему Ты меня оставил?!" (Полная и абсолютная жертва Иисуса Христа заключается в Его словах: "Боже Мой, Боже Мой, почему Ты Меня оставил?!" и ",... в руки Твои предаю дух Мой".)

Именно а этом всепоглощающем подчине​нии себя на все времена и века мы вручаем себя Богу. Это, фактически, и есть окончательная жертва. Прозвучавший вслед за тем возглас "Свершилось!" подтвердил окончательную жертву души.

Истоком всех наших трудностей является паше противостояние; а наше противостояние приходит от привязанности к земному. Пыта​ясь противостоять собственным страданиям, ты лишь усугубляешь их. Но подчиняя себя им каждый раз все более полно и не препятствуя процессу распятия в себе, ты извлекаешь поль​зу из своих страданий.
Не следует делать незрелое умозаключение, подобное этому: "Я буду одним из тех, кто все​гда поступает согласно Его воле, и я всегда буду покорно переносить все страдании, и тогда Он не сочтет нужным поступать со мной так жестоко".
Таких людей нет! Нет такой возможности! И никогда не будет. Плоть сильна в каждом из нас. И откровение нашей собственной падшей природы слишком шокирует. Нам всем при​дется перенести невероятные, невыносимые страдания. И ты не сможешь найти свой недо​статок и быстро устранить его. Твоя самоуверенность выдаст себя, твоя гордыня проявит себя, если ты станешь лелеять подобные мысли!
Душа осознает то, что ей мешало лишь после того, как это устранено.
Глава 16

                Когда откровение предшествует страданиям
В пятой главе книги "Песнь Песней" мы находим упоминание о двух видах против​лении, свойственных душе. Жених взывает к своей невесте: "Отвори мне, ибо я полон любви".

Здесь душа ясно видит, что Господь, кото​рый пришел, это Господь, подавленный скор​бью. Он пришел, чтобы она разделила Его страданиия. Когда Он говорит, в Его словах слышится боль. Она чувствует это. Она пони​мает, что скорбь неописуема. Если бы она только могла быть достаточно сильной в этих страданиях, она с радостью снесла бы эту скорбь.

Тот, кто говорит с ней, дает ей понять, что она не будет страдать только физически, но также познает позор, гонения и клевету. Следовательно, ей придется через это пройти.
Зачем Он так поступает с ней? Для того чтобы она осознала все многообразие собст​венной порочности, и поняла всю полноту соб​ственной никчемности. И единственно воз​можный способ добиться этого — это лишить ее сил и способности сопротивляться тому, что невыносимо для нее, а также лишить способ​ности делать что-то хорошее. Ее покрыло невообразимое смятение. Ее душевные страда​ния невыносимы.
Он оставляет внешнюю часть ее сущности, уязвимой для бесчисленных несчастий, людского поругания и даже темных сил. Скла​дывается впечатление, что Он дал всем силам зла неограниченную власть над внешней частью ее сущности. И далее Господь возлага​ет Свою незыблемую руку на внутреннюю часть ее сущности.
Одна мысль об зтом заставляет нас содрог​нуться! Проходя сквозь всевозможные злоклю​чения, верующий, возможно, испытает силь​нейшее возмущение против своих страданий. Он оглядывается на тот рубеж отречения, который он однажды пересек, идя к своему Господу. Но от него не осталось и следа — ни
снаружи, ни внутри. В глубине души он взыва​ет к сокровенным силам, чтобы справиться со всем этим, либо освободиться. Но не получает ни того, ни другого.
Примечательно, что непосредственно перед всеми этими событиями в жизни многие веру​ющие получают откровение. Вероятно мы мог​ли бы назвать это вливанием Божественной справедливости. Приходит ощущение того, что все, что бы Господь ни делал в нашей жизни, это будет правиньно. Приходит пони​мание, что все с ним происходящее, - то ли нападение сил тьмы, то ли проявление его соб​ственных недостатков — оправданно.Он начиняет готовиться к чему-то.
Он начинает готовиться к тому, чтобы встре​тить грядущее без упреков, без противостояния и без малейшего понятия о том, чем все это закончится. Он обрел способность подчиниться всему, что Господь уготовил ему. (Это не гарантия того, что он выдержит. Это лишь гарантия предоставления Господу неограниченного доступа во все сферы его жизни, подчи​нения Его силе и суверенной воле, независимо от замысла Господа по отношению нему.)
Не всегда несчастьям предшествует откро​вение божественной справедливости. Но в дру​гих ситуациях — при самых крупных из всех несчастий — ощущение, понимание и даже любовь к Божественной справедливости воз​вращаются. И когда это происходит, душа верующего уже не может сдержаться. Снова и снопа этот верующий будет приносить свою жертву к алтарю своего Господа.

Но будь уверен, однако, что когда буря достигнет пика своего неистовства, всякая мысль о жертвенности исчезает: сознание преданности Господу уходит. Верующий забы​вает о своей жертве и о своей любви к справед​ливости. Просто он ошеломлен несправедли​востью случившегося. Он сознает только боль погибели.

Еще кое-что может произойти, прежде чем наступят такие испытания. В некоторых случа​ях Бог дает душе верующего понимание того, чем являются страдания... и затем просит верующего принять их.

Некоторые отказываются. Некоторые просто не в состоянии принести подобную жертву. Некоторые отказываются наотрез; некоторым понадобится несколько дней, прежде чем они решатся на это. В любом случае, это сопротивление тому, что предшест​вует грядущим великим мучениям, особенно для такого верующего, который раньше был уступчивым и покорным. (Этому верующему станет совершенно ясно, его Бог раскрывает тайную гордость, которая развелась в нем вследствие его прошлой преданности!) Он зна​ет, что ранее не отказывался ни от чего, что давал Господь, независимо от того, насколько понятны были Его требования; и все же его сопротивление, основанное на более глубоком осмысливании креста, страданий и самого се​бя. Приводят его туда, где подчинение грядущим жертвам практически невозможно.

Господь позволяет нам противостоять жертве и кресту. На то есть причина. Но веру​ющий не может и не должен противостоять слишком долго. Противостояние необходимо. Мы можем даже сказать полезно, так как оно обличает верующего в его пороках и указыва​ет, что он далеко не так мужественен, как ему казалось прежде.

Все это относится к каждому из нас. Каждо​му недостает этого. Если мы мним себя слиш​ком одаренными, то обманываемся.

Молодая девушка из книги "Песнь Песней" только что познала замечательное и чистое переживание наслаждения взаимной любовью, отданной и принятой, между собой и ее Госпо​дом. Она внезапно ощутила себя очень слабой, когда приходит любовь, предъявляя свои требования в виде распятия.
Почему это так влияет на отношение? Может быть потому, что человек, ранее преданный, испытывает глубокую боль, видя требования распятия и не понимая их цели и необходимости. Опять же, понимание собст​венной беспомощности, даже после замеча​тельного духовного переживания с Господом, обнаружение собственной слабости, проявля​ющейся при столкновении с крестом и страда​ниями, — все это понимание самого себя явля​ется болью и страданием.
Глава 17

                                            Открытость души
В пятой главе книги "Песнь Песней" (шестой стих) верующая душа открывает возлюб​ленному свое сердце. От этой новой открытос​ти души приходит обновленная отдача. Сопротивление забыто. Душа по-новому выражает свое подчинение и преданность Господу.

Если бы душа разуверилась или воспроти​вилась, Господь вернулся бы к ней и предъявил те требования, которые помогут ей обновиться и вернуться на свой путь с Господом.

Глава 18
                Есть только одна истинная праведность
Христианину предстоит испытание. Этому испытанию соответствует опыт и открове​ние, проходя через которые человек видит собственное ничтожество. Он находит себя лишенным всякой поддержки. От его собствен​ной праведности не осталось ничего. (Я подчеркиваю, от его собственной праведнос​ти.) Хорошо, что этот христианин знает, что нет в нем праведности и верности, отражаю​щих истинную добродетель в его жизни.

Почему?

Сопоставление Божьих качеств с собствен​ными (то есть представление, что качества, характеризующие Бога, совпадают с твоими), нужно прекратить! Должен наступить момент, когда верующий исповедует, что вся правед​ность принадлежит только Богу, и нет ее вне Его. Он должен прийти к такому состоянию, когда становится слабым и колеблющимся в собственных глазах, когда не осталось сил и можно уповать лишь на праведность Божью. Он осознает Божье всемогущество и собствен​ную слабость, что Бог – все, в он ничто. Поэтому вскоре его самоотдача становится полной и непоколебимой.

Глава 19

                           У огня свои правила
Когда огонь приходит в лес, он покрывает деревья копотью, прежде чем их сжечь. Точно также огонь поступает и с душой. Он делает ее черной, прежде чей сжечь. Дерево должно быть сухим, чтобы гореть. И почерне​ние всегда предшествует горению.
Дерево также может потерять свой цвет из-за сырости; но если дерево влажное, оно не за​горится. А если оно слишком мокрое, то его вообще нельзя поджечь.
Такова и темнота всех, кто уходит от Тебя, о Господь! Таковы те, что удаляются в прелю​бодеяния с миром (Пс. 72:27).

Такие могут погибнуть, но душа, о которой говорится в первой главе книги "Песнь Песней", не погибнет.

Ты, о Боже, очистишь ее от всего, что противно Твоей чистоте. Ты заберешь воду и высушишь ее.

Когда Ты любишь, Твоя любовь бесконеч​на. Твоя любовь стремится улучшить нас... в самих себе. Ты показываешь нам, что мы до​статочно черны, прежде чем Твой огонь испепепит нас.

Глава 20

                              Тьма и Божье присутствие
Иоанн Креститель говорит о нескольких очищениях, через которые духовный паломник проходит на своем пути к глубинам Божьим. Первую стадию он называет ночью чувств, а самую последнюю — ночью духа. Именно здесь Бог соединяется с душой верую​щего путем гораздо более совершенным, чем на всех других этапах, через которые проходит его душа.

Есть нечто, в чем ты не можешь быть уве​рен, и нечто, что невозможно объяснить. Тем не менее, это правда.
Чем чище темнота духовной ночи, тем вели​чественнее ее проявление. Чем ужаснее отсут​ствие жениха, тем полнее и сильнее очищение.

Мера Его скрытости от тебя соответствует мере Его откровения.

Эти ужасные испытания (переживания ночи духа) становятся еще более жуткими, чем дру​гие, потому что в придачу к отсутствию жени​ха, душа верующего переполнена глубоким со​знанием собственного ничтожества. В этом глубокая скорбь, почти всегда сопровождае​мая преследованиями со стороны людей. (Кажется, что что бесы.)

Ты не можешь себе представить, что это за ужасное мучение, если сам не пережил их на личном опыте.

Господь сокрыт от духа верующего, это как ночь и смерть.
Твой Господь есть свет, и твой Господь есть жизнь для твоей души. Поэтому, когда исчеза​ет свет, душа приходит в ужас. Но можно ина​че посмотреть на то, что называют темной но​чью: в ярком свете многое кажется намного более ужасным и отвратительным, чем в тем​ноте. Смотри же на темную ночь духа, как на страшное откровение правды о себе. И когда ты проходишь через это непостижимое пере​живание, когда теряешь всякую надежду узреть восход, помни, что для Него даже тьма является светом.
Глава 21

                       Раны внутренние и внешние
Есть раны, которые получают, разделяясь со своим Господом. Это душевные муки, и они — внутренние. Но есть также и раны наружные — преследования, злоба - нанесен​ные людьми или царством тьмы. Они причиняют боль как изнутри, так и снаружи.

Мы говорили о темной ночи духа, как о мнимой потере Божьего присутствия. Невес​ту в это время не интересует ни она сама, ни другие. Она, фактически, более далека от состояния неверности, чем когда бы то ни было. (Это не значит, что она знает об этом.) На самом деле она думает, что лишилась свое​го возлюбленного и постоянно скорбит по это​му, как ей кажется, бесконечному, отсутствию своего Господа. Ей невдомек, что глубоко вну​три ее взор всегда обращен к Господу, и взор этот надежно защищен, хотя она и не знает этого. Невеста никогда не забывает жениха. Отсутствие ее Господа настолько всеобъемлю​ще, что она теряет интерес к себе, даже не заме​чая этого. И хотя она чувствует, что ее Госпо​да нет, ее сердце стремится к Нему. Она не оставила Его в своих мыслях, потому что Его отсутствие постоянно напоминает ей о Нем.

Все совершенно иначе у тех, кто оставляет в своих мыслях Господа, чтобы затем безу​держно вернуться ко греху. Проснувшись они поймут, что получили ценный урок: в этом чувстве пустоты, этом чувстве ничтожества, чувстве утраты, покинутости и отверженности Богом - этом сильном и непрекращающимся чувстве внутри верующего днем и ночью, наяву и во сне — в каждом из них Христос!

Глава 22

                    Четыре источника преследования

Есть люди, стремящиеся послужить Госпо​ду. Их объединяет то, что в самом начале их служения они подвергаются гонениям со стороны неверующих. Но чем больше такой христиан подвергается преследованиям, тем больше он находит вокруг себя тех, кто разде​ляет его стремление служить Христу.

Вовсе не так происходит с тем, кто посвяща​ет себя внутренней жизни. Они терпят пресле​дования как от безбожного мира, так и со сто​роны людей, которые живут обычной жизнью, и даже более того, они страдают от нападок набожных и религиозных людей, не стремящих​ся к внутренней жизни.
Эти религиозные люди рассматривают подобное преследование, как свою обязан​ность! Так было, есть и будет. Люди неспособ​ны признать верным путь иной, чем тот, которым идут они.
Но самые интенсивные нападки на христи​ан, выбравших путь внутренней жизни, исхо​дят от мнимых христиан, которые притворяют​ся, что посвящены Богу, но это фальшивое посвящение. Они лживы, злы и лицемерны. Верующий, живущий внутренней жизнью, осознает это, и в какой-то мере это понимание провоцирует враждебность со стороны тех, кто не признает внутреннюю жизнь. Такое впечатление, что произошел конфликт между ангелами и бесами.
Глава 23

                                          Божья ревность
Господь ревнив. Но почему? Причина заключается, в том, что слишком мало людей, всецело посвященных Ему. Их настолько мало, что Он не допускает соперничества. Поэтому Ему не нравятся разделенные души. Тех, кто полностью посвящен Ему, Он любит, считает их Своей собственностью. Он имеет на них все права. (Он не посягает на их свободу или волю. К тому же, их посвященность открыта и полностью добровольна.) Тем не менее, Он ревнует таких верующих. Он не может контролировать все то, что происходит в них. Они являются Его выбором и сокрыты в самой глубине Его сердца. Но есть еще одна любопытная деталь — Он не часто позволяет не ценящему миру видеть их. Они зачастую сокрыты от любопытных взоров.
Глава 24

          Истинное предназначение свободной воли человека
У Бога есть стремление воссоединяться с верующим. Каждое мгновение твоей жизни Бог изливает свою безграничную любовь и милость на тебя и на каждую душу. Для Него естественно общаться. Ему необходи​мо непременно открыть Себя для любого, кто готов принять Его дары. Как дождь орошает все лежащее под открытым небом, так и Он непрестанно изливает Себя.

Тем не менее, когда Он сотворил человека, Он создал его свободным. Поэтому у человека есть возможность закрыться — даже укрыть себя от божественного небесного дождя. Чело​век может отвернуться от Бога. Он может ста​вить заслон за заслоном на пути к своему Господу, потому что в противном случае Божья милость обязательно настигнет его.
Человек найдет своего Господа. если созна​тельно не закроет перед ним дверь!
Что же произойдет, если человек начнет убирать заслоны, которые он поставил на этом пути? Он, несомненно, вернется к истокам, к своему Господу. В конце концов, как же не вернуться, если в наши сердца изливается не​прерывный поток любви?
Как только сердце обращается и открывает​ся хоть чуть-чуть, дождь Его благодати нежно проливается в это сердце. И в соответствии с тем количеством любви, что пролилась в это сердце, возрастает любовь к Господу в этом сердце. И чем шире распахнуто сердце для Бога, тем обильнее изливается поток.
Но вот что ты должен эапонить — любовь готовит путь Господу. Никто не может приго​товить путь Господу, кроме Него Самого. Он готовит твое сердце и ведет его от полноты к полноте. Он Тот, Кто расширяет, и когда Он расширяет, Он наполняет.
Твой Господь не терпит пустых сердец.
Это правда, что иногда кажется, будто это Он делает душу пустой и неприкрытой, но это опустошение лишь внешнее. Это лишь види​мость опустошения. Действительно. Он выталкивает вон все не Божье. Но помни, поскольку Бог есть любовь, то только Он Сам может войти в человеческую душу, Сам и никто другой. Все иное, проникшее в эту душу, — мерзость для
Господа, и должно быть подавлено. Поэтому Его действия направлены на очищение Своего творения: Он увеличивает душу, расширяет и углубляет ее, чтобы иметь достаточно места для Своего обитания!
                             *   *   *   *   *   *   *   *   *  *   *  *

О Святая Любовь, Мой Господь! Где те сердца, что покорны очищению? Кто готов расшириться и углубиться под Твоей рукой? Твои действия в нас кажутся нам жестокими лишь в силу нашей нечистоты. Открой наши глаза, чтобы мы увидели, что Ты всегда нежен и кроток сердцем.
Замечательно, когда душа распахивает свое сердце навстречу Тебе и впускает Тебя, даже если делает эта нерешительно.
Насколько силен ты в таких сердцах. Какое тесное жилище, какое нечистое пристанище уготовано бесконечному Богу чистоты.
О, Любовь, наш Господь! Разве Ты не всеси​лен? Разве мы не можем использовать нашу свободу иначе, чем противостоять Тебе? О, какой это скорбный дар — способность сопро​тивляться Тебе.

О, свобода воли, о дар, единственное и истинное твое предназначение — это принес​ти себя в жертву своему Господу.
Наше единственное и истинное предназна​чение, о Господь, — это жертвовать всем для Тебя.
Глава 25

                       Свершение внутренней жизни
Большинство из говорящих о внутренней жизни, имеют ввиду ее свершение в буду​щей жизни. Когда я думаю о будущем мире но отношению к внутренней жизни, и тоже вижу переживания свершения благодати и славы. И действительно, я вижу завершение всякого возрастания и добродетели... плод и награду, незатменное наслаждение истиной, той что глубоко внутри нас. Но что касается самой внутренней жизни, и вижу, что эта жизнь завершается совершенной гармонией, оконча​тельной гармонией, именно здесь, в настоящей жизни.

В конце концов, внутренняя жизнь начиналась именно здесь, она началась с искупления, совершенного во всех отношениях. Прогресс внутренней жизни здесь, жажда познания Бога тоже здесь (эта жажда, которая избегает и сторонится всего, что противно Ему и очи​щается от всего противного Ему).

Конец внутренней жизни тоже здесь, на этой земле. Я говорю о состоянии покоя и состоянии удовлетворения в Наивысшем Добре. Это состо​яние покоя в Боге — то, к чему стремилась душа с момента первого поиска познания Бога.

Когда я говорю о завершении (значит, зрелос​ти) внутренней жизни на этом этапе жизни, следу​ет помнить, что это не означает, что нам обеспе​чен духовный рост в будущей жизни. Наше состояние может быть улучшено здесь (поскольку действия создания зависимы), но, конечно же, понастоящему завершается лишь в соответствии с совершенствующей нас рукой Божьей.
Я буду иллюстрировать это описанием человеческого тела, чтобы объяснить как это мне представляется.

Мы называем тело совершенным тогда, когда в нем есть все его члены. Но вокруг себя мы видим людей хромых, слепых и с другими недостатками. Все члены их тела на месте, но они недоразвиты и несовершенны. Есть разница. Мы ищем физическое тело — разви​тое, соответствующее всем пропорциям; тело
имеющее все полноценные члены.

Кроме этих критериев, однако, есть еще и иные критерии — красота. Что же это такое? Это когда тело не только совершенно и развито, но также когда каждый член этого тела облада​ет совершенной пропорцией, цветом и гармони​рует во всех отношениях с развитым, гармонич​ным и великолепно сложенным телом.
Когда есть красота, гармония и пропорция, тогда мы видим тело совершенным и разви​тым— как отдельные его члены, так и все тело в целом. (Я не отрицаю того, что это ничто в сравнении с совершенством, которое насту​пит, когда человеческое тело будет прославле​но. Нынешнее совершенство тела не может быть сравнимо с тем, которое будет у воскрес​нувшего и восставшего в состоянии славы).
Я вижу полностью зрелую внутреннюю жизнь точно таким же образом. В будущей жизни мы, конечно же, насладимся абсолютно другим совершенством, когда смерть оденется в бессмер​тие, и даже тело станет духовной сущностью.
Тем не менее, есть зрелость, которую нужно достигать здесь и сейчас, чтобы каждая часть была совершена и достигла зрелости, чтобы все части были в гармонии друг с другом, составляя единое целое, зрелое в росте, в пропорции, в красоте и в гармонии.

                                         Краткий обзор

Совершенная любовь не знает, что такое корысть.
                                          *   *  *
Не красть у Бога ничего... принимать от Него все... не требовать от Него ничего... это великое совершенство.
                                            *   *   *
Многие согласны нести крест, но едва ли единицы готовы снести бесчестие.
                                           *   *   *
Когда человеческое сердце проявляет истинную преданность, и с готовностью прини​мает все дары Господа, стремясь достичь Его, тогда Бог с великой милостью изливает на не​го обилие тех даров, которых оно и не искало.
                                            *   *   *
Душа, обретая свой центр, становится настолько сильной, что не испытывает больше страха, в отличие от души, не достигшей этого состояния.
                                           *   *   *
Действия, направленные на объединение, укрепляют душу настолько основательно, что страдания уже больше беспокоят ее, как преследуют и ослабляют начинающих, неокрепших в благодати, переживающих затмения и падения.
                                             *   *   *
Внешний крест невелик, если сопровожда​ется крестом внутренним. Крест внутри несет намного больше страданий при наличии и внешнего креста.
                                             *   *   *
Верующий не ощущает ничего, кроме крес​та со всех сторон. Однако этот крест является ничем иным, как Самим Возлюбленным в виде креста. Ваш Господь никогда не был более близок с вами, чем в эти периоды невзгод. В эти времена Он пребывает в самом центре вашего сердца.   
