…в ракурсе Реформации Церкви… и празднования юбилея оного события…
Ниже перечислены элементы духовного учения, принятого в ЕХБ (то есть, у нас), в которых имеются несоответствия учению Нового Завета (приводится весьма коротко - штрихами, дабы не отнимать много времени у читающих; нумерация сквозная. 

При этом, позиции разделены по двум направлениям: 

а) общего плана;

б) в отношении аспекта духовных даров и т.п.). 

При необходимости (по желанию) могу направить более предметное (развернутое) описание по любому, из ниже озвученных пунктов.

…полагаю, излишне будет напоминать, что читать следует вдумчиво, молитвенно и рассудительно…
А.  Несоответствия Писанию в учении ЕХБ 

(общего плана)

1.  В отношении совершения спасения души.

Согласно повелениям Нового Завета, рожденным свыше надлежит совершать свое спасение, как и написано: «со страхом и трепетом совершайте свое спасение» (Флп 2:12).

Это многоплановый процесс, занимающий, если не всю последующую жизнь верующего, то, как правило, значительную его часть (см. Еф 4:20-24). Верующие апостольского времени, будучи наученными Апостолами Христа, уделяли серьезное внимание этому делу, что и приводило их впоследствии в состояние пригодности для служения Богу (Деян 8:5-17, 2Тим 2:21), а также удостоенности входа в небеса (см. Лк 20:35). 
Этот процесс, согласно Писанию, реализуется лишь при приложении верующими ВСЕГО своего старания (2Пет 1:5-11) – это именно та брань.., именно те усилия, которые позволяют верующим, как и учит Библия, восхитить Царство Небесное: «Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его» (Мф 11:12, а также Лк 16:16). 

Этот важнейший аспект в баптизме практически не поднимается и, как следствие - не реализуется практически. Более того, баптизм, в основном, учит, что достижение Царства Небесного происходит исключительно лишь верою и, что никакие усилия верующего, в деле совершения спасения души – якобы, не нужны!! 
Однако,  это  явно  противоречит  учению   Библии,  в т.ч..  и  Нового Завета (см. 2Пет 1:5-11, 

Иак 2:17, 18, 20, 22, 24, 26,  Лк 16:16…)  –  а посему, сразу см. Гал 1:8,9, Отк 22:19..
2.  В отношении умерщвления земных членов своих (Кол 3:5) – плотских страстей и похотей (Гал 5:24, 1Пет 2:11) - личных пороков (Еф 5:27).

Согласно учению Нового Завета, это процесс, конечная цель которого есть полное истребление своих пороков (см. Кол 3:5, Гал 5:24, Втор 20:16-18)... – после прочтения по всем вышеприведенным ссылкам, надеюсь – многое станет понятно!

Понятно и то, что и после рождения свыше, плотские похоти в верующих все еще живы - иначе Апостол не призывал бы рожденных свыше "УДАЛЯТЬСЯ ОТ ПЛОТСКИХ ПОХОТЕЙ восстающих на душу" (см. 1Пет 2:11)

Понятно, также и, что во время Апостолов были верующие, которые, «прилагая все свое старание» (2Пет 1:5-11), в том числе, "распяли плоть со страстями и похотями" (см. Гал 5:24)... - это "те, которые Христовы" - те самые овцы Христа, о коих Господь говорит:

"Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их; и они идут за Мною" (Ин 10:27). 
Таковые верующие точно войдут в добрую вечность.., в отличии от тех, о ком сказано в Мф 7:22-27.
Образ оного процесса (распятие плоти с ее страстями и похотями) есть необходимость полного избавления земли обетованной от хананеев, чего, согласно Божьему повелению, необходимо было достичь.

В баптизме оный аспект даже и не поднимается (увы нам, увы!).., а потому, как следствие, совершенно не реализуется.

Баптизм игнорирует и это важнейшее повеление Апостолов Христа.

...а посему, см. Гал 1:8,9, Отк 22:19..
3.  В отношении достижения совершенства.

Священное Писание (Библия – Христос и Его Апостолы) неоднократно требует от рожденных свыше достижения совершенства (см. Мф 5:48, Иак 1:4, 1Кор 2:6,7, Евр 5:14, Флп 3:15), указывая на важность достигать и иметь совершенство в делах (Отк 3:2), в словах (Иак 3:2), в мыслях (Флп 3:15), в чувствах Евр 5:14), во всем остальном (Иак 1:4,5).
При этом, тексты Нового Завета внятно указывают на то, что во время Апостолов совершенные верующие были (см. 1Кор 2:6,7, Евр 5:14, Флп 3:15) - значит и сегодня это возможно, а учитывая повеления Библии – этого и сегодня необходимо достигать!

Баптизм игнорирует и это повеление Нового Завета.., убеждая верующих в том, что совершенства, якобы, достичь НЕВОЗМОЖНО (посему, баптисты и не реализуют оное повеление – кто же будет всерьез пытаться достичь того, что, по мнению баптизма, достичь, якобы, невозможно?!!)

Баптизм, большей частью, по сути, учит, что Иисус уже все совершил для нашего входа в небеса и нам ничего более для этого делать не нужно…

Однако Писание однозначно указывает на недостоверность такого понимания! и мест, подобных 2Пет 1:5-11 (см. ниже), в Писании множество:

"то вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, 6 в рассудительности воздержание... (и т.д.),

...ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа" (2Пет 1:5-11).
4. В отношении святости.
Новый Завет однозначно указывает на то, что святость есть важнейшее качество верующего и важнейший элемент, содействующий достижению Царства Небесного (см. Мф 7:21-27, 1Фесс 4:3, Рим 6:22).

Святость есть результат освящения – это тот плод, который более всего Господь ожидает от верующего:

«воля Божия есть освящение ваше» (1Фесс 4:3).

 «Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость» (Рим 6:22)…

В баптизме, зачастую, замещают этот плод другим – приведением грешников ко Христу («хотя бы один снопик принести мне Господу…» - т.е., хотя бы одну душу привести ко Христу).

Однако, такой подход неверный - спасение грешников Бог не ставит в качестве обязательного элемента труда и усилий для каждого верующего (да, и ЭТО надлежит делать верующим, однако, в основном, для этого имеются специальные служения – Апостолы, евангелисты, верующие исполненные Духом Святым…):  Писание не говорит о том, что спасение грешников является ПЛОДОМ верующего. 
Плод верующего – его личная святость!!!
При наличии этой святости.., возможна и реализация другого аспекта – достижение грешников словом Евангелия (однако, на первом месте, именно святость – именно, освящение).

Смещение акцента, в данном отношении, является основанием для того, что аспект святости в баптизме находится в довольно запущенном состоянии (даже, если внешне и удается соблюсти нормы общего благоприличия – некоего, внешнего благочестия (2Тим 3:5), то внутреннее состояние сердца среднестатистического баптиста (т.е., в большинстве случаев) далеко не соответствует тому, чего ждет Бог.  Что, собственно, и понятно – святость в баптизме, по большому счету (большей частью), к сожалению, не является (не признается) важнейшей и необходимейшей целью для достижения… увы, такова реальность.

5. В отношении причастия: зачастую принимается не Кровь и Тело Христа (хлеб и вино), а некие «видимые знаки» (хотя, см. Ин 6:51-58  (особенно, стихи: 53-56). Поэтому, существует весьма высокий риск не реализации 1Кор 11:23-25, Мр 14:22-24, 1Кор 10:16,17.
На самом деле, согласно текстам Нового Завета, это одновременно: хлеб и Тело Христа.., вино и Кровь Христа (сопоставим: 1Кор 11:24 и 26 ... Мф 26:27,28 и 1Кор 11:26). 
Итак, согласно Писанию, это ОДНОВРЕМЕННО есть и то, и другое.., как и Христос 
ОДНОВРЕМЕННО был – и на 100% Бог.., и на 100% Человек).
6. В отношении абсолютного приоритета Библии (и принятого в реале упования на человеков – духовная «круговая порука» в среде баптизма). 
Писание учит необходимости держаться, прежде всего (и только) - образца здравого учения (2Тим 1:13, 1Кор 15:1,2) – полного и неповрежденного учения Нового Завета. 

На самом же деле, более всего и, прежде всего, мы держимся учения своих «духовных старцев», даже, если оное и не соответствует учению НЗ. При этом, у нас даже в церковных уставах прописана прямая опора не на учение Евангелия (Нового Завета), что по справедливости должно быть, а на вероучение баптизма (или ЕХБ), что вообще нонсенс, так как понятия «баптизм» Библия не содержит.

Более того, у нас ясно наметился переход к весьма негативной трансформации… - мы стали уподобляться верующим, т.н., «исторической церкви, где слово «батюшки» есть абсолютный и непререкаемый ЗАКОН для мирян, независимо от того, что говорит «батюшка». 
Нам известно, что в «исторической церкви» опираются не на слово Божье, а на принятые «старцами» догматы – там бесконечно намного более боятся осуждения руководства, чем суда Божьего (по принципу: Бог то далеко.., а епископ рядом).

К сожалению и у нас потихоньку прогрессирует подход, принятый в «исторических церквах»:

- «батюшка» всегда прав, что бы он не говорил; а я не умнее «батюшки», поэтому приму любое его духовное толкование (а толкование порою может и не соответствовать Писанию);  
 - «батюшка» все знает, а он нам об «ЭТОМ» ничего не говорил: поговорите с «батюшкой»…, если он примет такое понимание, то примем и мы 

(также и в исламе – «если мулла примет учение Иисуса, то приму и я»…). 

Это вполне может трансформироваться и в неспособность самостоятельного понимания слова Божьего, и в сознательную передачу прерогативы духовного понимания в адрес только лишь руководящих братьев, с готовностью принимать любое духовное мнение руководства, даже если оно и неверное… - по сути, в том числе и это уже реально происходит.., увы.
Мы уже склонны принимать решения духовного характера не с позиции слова Священного Писания, а исходя из мнения «батюшек».., в лучшем случае – по мнению большинства (!) – мнение коллектива (т.е., мнение большинства из коллектива) уже заменяет нам слово Божье.
7. В отношении крещения водою (Деян 10:47,48) (тексты Нового Завета указывают на то, что Апостолы крестили только во имя Иисуса Христа (Господа Иисуса): см. Д.Ап.2:38, Д.Ап.8:16, Д.Ап. 10:48, Д.Ап. 19:5, Рим 6:2-8, Гал 3:27.
Библия ни разу не упоминает о практической реализации крещения «во имя Отца и Сына и Святого Духа». Как минимум, это должно заставить нас задуматься по поводу принятой формулы крещения… Если бы обе формулы были равносильными (как ныне учат некоторые), Апостолы хоть один раз крестили бы «во имя Отца и Сына и Святого Духа» - но Писание не содержит ни одного такого примера); 
8. О выполнении повелений Иер 29:7 и 1Тим 2:1-4  - забота и молитвы о народе той местности, где Бог нас поселил 
Это именно ПОВЕЛЕНИЕ, а не пожелание…

Никто, кроме рожденных свыше не имеет возможности входа на внутренних двор Царя царей ради молитв и прошений за город, в котором Бог нас поселил: т.е., за народы и царства, в среде которых живут верующие. Однако и это повеление Божье, как правило, находится в глубоком пренебрежении – верующие не осознают его важности, в т.ч., и в деле спасения их душ – в деле Божьей оценки: удостоится ли тот или иной верующий войти в ЦН;
 
9. О последнем времени (восхищение Церкви) 
Восхищение Церкви, согласно Писанию, наиболее вероятно, произойдет в конце великой скорби (см. Мф 24:29-31, Мк 13:24-27, 2Фесс 2:3,4); т.е., наиболее вероятно, что во время великой скорби Церковь будет на земле и будет восхищена непосредственно перед излиянием на землю 7-ми чаш гнева Божьего - на время Своего гнева Бог не оставит Церковь на земле (именно такое понимание вытекает из текстов НЗ; именно такого понимания держались верующие во Христа, вплоть, до 19-го века – потом, одновременно с умножением легкомыслия и ИНОмыслия (2Кор 11:4), приоритет завоевало совсем иное понимание..., увы): к этому периоду времени – великой скорби, нужно всерьез готовить Церковь, а не замалчивать правду! 
Если верующие держатся версии доскорбного восхищения (а, на самом деле, восхищение будет лишь «после скорби дней тех», Мф 24:29-31), то они вполне могут принять начертание зверя, полагая, что это, якобы, не начертание, так как начертание (по принятому ими учению) будет только уже после их восхищения и их никак не коснется..., а посему ЭТО, якобы, никак не может быть начертанием… (хотя это может быть и начертанием!).   
Б. Несоответствия Писанию, касательно духовных даров, а также, принятия и исполнения Духом Святым

(сразу акцентирую – автор этих строк вовсе не симпатизирует учению пятидесятников, ясно видя их заблуждения в аспекте принятия Святого Духа (и т.п.); однако и у нас (баптистов) в этом вопросе допущены серьезные недочеты).

У нас принят ряд не соответствующих Писанию пониманий и в этом отношении, а именно - принято считать, что:
10. Принятие (получение) Святого Духа (Деян 2:38) - крещение Духом Святым (см. Мк 1:8, Деян 1:5), якобы происходит при покаянии (одна из причин этого заблуждения - место Еф 4:30 принято в неверной интерпретации, так как синодальный перевод этого места не соответствует тексту оригинала Нового Завета (отсюда, в т.ч., и неверное понимание аспекта принятия Святого Духа - в оригинале НЗ (и в «Текстус Рецептус», и в «Критический Текст») тут записано: «на день искупления» - т.е., очевидно, что речь идет не о дне покаяния, а о дне искупления тела (Рим 8:23), что еще лишь ожидается для рожденного свыше…

Кроме того, Господь велит: «оставайтесь в городе Иерусалиме, доколе не облечетесь силою свыше» (Лк 24:49). Мы, баптисты, не обращаем внимания на это требование.  

При этом, еще раз полагаю уместным озвучить, что и понимание пятидесятников, в отношении крещения Духом Святым, не соответствует (более того – явно противоречит) учению Нового Завета).
..таковы хитрые козни диавола, которому мы, увы, дали место…
11. Якобы, нельзя разделять крещение Духом Святым и покаяние (хотя, из Писания видно, что это два разных процесса, см. Деян 8:12-17, 8:36-39, 19:5,6,  Деян 2:38, 9:6,17,18,  Лк 3:21,22).
12. Несерьезное отношение к аспекту исполнения Святым Духом (согласно Новому Завету, это систематически нарастающее исполнение Духом Святым (уже после получения Святого Духа), происходящее при соответствующих стараниях верующих, до достижения полноты исполнения, как и были исполнены Стефан, Филипп.., Апостолы, Иисус Христос (а также и многие другие первые верующие). В греческом языке НЗ это слово «плерес» (н.с. 4134) - полный, исполненный, наполненный. 
Указанные выше люди были исполнены Духа Святого в полноте.., что ярко отражалось на их служении Богу. 
К сожалению, сегодня этот важнейший аспект нами практически игнорируется);
13. Иные языки, это, якобы, только лишь такие языки, которые понятные людям той или иной языковой общности (хотя, см. 1Кор 14:2,13 и Даниил 5:8,25-28)
14. Иные языки даны верующим, якобы, только лишь для донесения истины Евангелия к людям на их природном языке (хотя, см. 1Кор 14:2,4,17 и Даниил 5:5-9)
15. Иные языки сегодня, якобы, вообще уже не актуальны (хотя, см. 1Кор 14:4,5,17, Мк 16:17, 1Кор 12:10,11, Даниил 5:5-9, Лк 21:33, Отк 22:18,19, 1Ин 2:18 – ныне такое же время (последнее), как и 2000 лет назад) 
16. Пророчества сегодня, якобы, также уже не нужны (хотя, см. 1Кор 14:1, 3-5, 24,25, 1Кор 12:10,11, Деян 11:28-30,  21:10,11,  21:9) 
17. Чудеса и знамения сегодня тоже не нужны – якобы, нет необходимости (хотя, см. Мк 16:17-20, Ин 3:1,2, Деян 8:5-8, Деян 1:8 – ныне Евангелие еще не дошло «до краев земли», значит, все это нужно, как и 2000 лет назад).
18. Ревновать о дарах духовных сегодня, якобы, не нужно, потому и не ревнуем (хотя, см. 1Кор 14:1  и 1Кор 12:7-11  и Пс 67:19)
…  …  …  
Напоминаю - при желании услышать более предметное (детальное) разъяснение озвученного выше, по тому или другому отдельному пункту, согласно учению Нового Завета (Библии), имеется возможность направить оное описание интересующимся… 
При этом, полагаю, нам хорошо известно, что верующие, отнимающие слова от Евангелия Христа – Нового Завета (бросающие слово Божье за себя), равно, как и повреждающие слово Божье, очень рискуют не войти в Царство Небесное, если не раскаются в ЭТОМ.., и не будут искать соблюдения (выполнения) полноты слова Нового Завета – полноты учения Христа: см. Отк 22:18,19, Гал 1:8,9 … и т.п.)…

Это так же справедливо и достоверно.., как и то, что Церковь Христа есть «ПОЛНОТА Наполняющего все во всем» (Еф 1:23) – именно ПОЛНОТА.

Если поместная церковь (братство, союз, объединение и т.д.) принимает и 
держится всего слова Нового Завета, то есть основания считать, что это, на 
самом деле, истинная Церковь Христа.
Если же поместная церковь (братство, союз, объединение и т.д.) принимает не все слово НЗ, а лишь ту его часть, которой научена от своих «духовных старцев», то понятно, что, как минимум, возникают вопросы – а, что, собственно ЭТО такое?!
То есть, это Церковь Христа.., или это что-то иное… (2Кор 11:4). 
То есть, вопрос, в отношении такого собрания верующих (такой общины), большей частью, звучит так – можно ли будет совершать и совершить спасение души (Флп 2:12), находясь в этой поместной церкви (братстве, союзе, объединении и т.д.), или нет?

Можно ли сподобиться войти в добрую вечность (Лк 20:35), находясь в таком общении, или нет? 

(Господь не скрывает того, что многие из верующих не войдут в ЦН – места Писания не привожу.., они известны).
Целью этого текста является то, чтобы обратить внимание верующих на все слова НЗ (на полноту учения Иисуса Христа, Который вскоре явится, уже не как кроткий смиренный Агнец, но, в т.ч., и, как грозный Властелин, требующий отчета у Своих слуг), ради возможности их входа в Царство Небесное. 

 «Небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут» (Мк 13:31).
При этом, можно полагать, в том числе, и потому нынешние Христиане (и ЕХБ также) не имеют той ПОЛНОТЫ, которая, по сути, должна быть в Церкви Христовой (которая и есть "полнота Наполняющего все во всем", Еф 1:23), что:

- не ищут и не просят о полноте - не просят о преображении принятого у себя учения в полное соответствие учению Нового Завета ("не имеете, потому что не просите");
- поражены, а то и духовно искалечены многоразличным ИНЫМ (2Кор 11:4), потому, даже и рассудить не в состоянии о том, что нужно просить о полноте, чтобы иметь полноту - чтобы быть полноценными членами Церкви Христа;

- просто, легкомыслие... и беспечность, в т.ч., и по причине принятого ИНОГО благовестия (2Кор 11:4);
- увлечены человекоугодничеством и упованием на плоть (ориентированы более на то, чтобы угождать человеческим авторитетам ("духовным старцам"), чем Богу и Его слову, что, по сути и погубило, т.н.. "историческую церковь");
- налицо влияние психологического феномена "зависимости индивидума от коллективного мнения";
- боятся руководящих человеков (стоящих над ними в церкви), намного более, чем Бога Живого - в т.ч., и через ЭТО допускается ряд греховных поступков и таких же решений;
- не знают (как должно) Писание.., - не имеют достаточной базы познаний Истины Божьей. 
..наверняка, есть и другие причины рассматриваемого негатива в среде верующих.
При этом, независимо от того или другого, реальность такова, что ныне практически, поголовное большинство верующих во Христа подпадают под анафему Гал 1:8,9 или под результат грозного предостережения Отк 22:19 
(причина сего: явные отступления от учения НЗ и упорное нежелание выйти из своего отступничества во свет Божьей Истины).
...посему.., можно полагать, что ныне Господь добирает до полного числа язычников (Рим 11:25) уже не миллионы и не тысячи.., а, возможно - десятки или единицы... 
Вспоминается Римлянам 3:11,12… - это, отчасти, уместно в данной ситуации:
«нет разумевающего; никто не ищет Бога; 
все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного…»
  - оно, конечно, не все еще именно так.., то есть - еще не совсем так, как говорится в Рим 3:11,12, однако, глубина отступления (см. 2Фесс 2:3) уже явно просматривается. 
То есть, ОТСТУПЛЕНИЕ уже имеет место... в значительной полноте, увы.
При этом - это не повод опустить руки: наоборот - с порочностью и греховностью в церкви (в т.ч., и с недостоверностью принятого учения), согласно Писанию, надлежит тем активнее бороться, чем более оное.
С уважением.
PS: Если озвученное выше, в чем-то противоречит написанному в Библии (или не соответствуют практической действительности), готов выслушать Ваши замечания и указания на конкретные мои недочеты…

Буду весьма признателен за высказывание своего мнения по части касающейся.
